
 نوبطبّ ج دوماهنامه

 پزشكي خليج فارس -پژوهشكده زيست

 دانشگاه علوم پزشكي و خدمات بهداشتي درماني بوشهر 

 (1399)فروردين و ارديبهشت   70 - 86، صفحه  1سال بيست و سوم، شماره 

 

 ایران اسلامی جمهوری پزشکی علوم فرهنگستان اخلاق پزشکی، گروه عضو، تهران **
 ethics@sums.ac.ir : Email 

*ORCID:0000-0002-9032-7386 
 

Iran South Med J 2020; 23(1): 70-86 

 

 

 

 

 

 پزشکی ژرف طب متعالیه و پاردایم
 

 

 3و2 (MD) پور ، ايرج نبي*1(MD) تابعيسيّد ضياءالدين 
 

 ايران اسلامي جمهوری پزشكي علوم فرهنگستان اخلاق پزشكي، گروه عضو 1
 بوشهر، ايران ،بوشهر پزشكي علوم دانشگاه فارس، خليج پزشكي زيست علوم پژوهشكدة فارس، خليج دريايي فناوری زيست تحقيقات مرکز 2

 ايران اسلامي جمهوری پزشكي علوم فرهنگستان سلامت، کلان رصد و پردازی نظريه نگاری، آينده گروه عضو 3

 
 

 

 (19/12/98 مقاله: پذيرش  10/9/98 مقاله: )دريافت

 

 

 چكيده
 دو های پيشرفت از برخاسته که است داده پيشنهاد 2019 سال در را «ژرف پزشكي» نظريۀ دانشمند، -پزشک توپال، اريک اخيراً :زمينه

 .است فرادقيق كيپزش گيری شكل و بيولوژی گسترة در فناوری و علم همگرايي با همراه ديجيتالي پزشكي و سيستمي پزشكي گذشته دهۀ

 نگرد. نگر به پزشكي مي نظريه طب متعاليه که برگرفته از حكمت متعاليه ملاصدرا است با رويكردی کل

ه جزء شود و س پرداخته مي“ پزشكي ژرف”در امتداد گسترش نظريۀ طب متعاليه، به پاردايم پزشكي مدرن يعني نظريۀ  :ها روش و مواد

 گردد. کشانده مي مطرح آن از زاويۀ ديد نظريۀ طب متعاليه به کنكاش 

نفس گيرد. عقل نظری ) از نظريۀ طب متعاليه قرار مي« حكمت بدن»، “ژرف پزشكي” نظريۀ“فنوتيپ سازی ژرف”در برابر جزء  :ها يافته

از « نسان کاملا»پارادايم پزشكي ژرف قابل تحليل است. با گزينش مفهوم در « يادگيری ژرف»شناسي سينايي در برابر جزء  عالمه( و نفس

 ژرف كيپزش سوم تواند مفاهيم جزء سازی آن با حكمت متعاليه، شكل تكامل يافته طب متعاليه مي ژرفای آثار ابن عربي و يكپارچه

 را از خود نشان دهد.  «ژرف همدلي»

ه صورت تواند ب دارد و از اين رو مي ای، هر سه جزء نظريه پزشكي ژرف را بيان مي پيشرفتهنظريه طب متعاليه، به شكل  :گيری نتيجه

 ابزاری در پارادايم پزشكي مدرن به کار برده شود.

 سينا عربي، ابن پزشكي ژرف، طب متعاليه، ملاصدرا، ابن :یديکل واژگان

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             1 / 17

https://orcid.org/0000-0002-9032-7386
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  71

http://bpums.ac.ir 

 

 مقدمه
ورت ص به  و در نتیجه پزشکی، بیولوژی امروزه به دانش

شود. اطلاعات در دو بخش  نگریسته می دانش اطلاعات،

ر و بخشی دیگ نهفته هستند، بخشی از اطلاعات در ژنوم

خیزد. علم نوپای  زیست ارگانیسم برمی نیز از محیط

در پی آن است که یک رهیافت  بیولوژی سیستمی

 ایجاد کند. چنین تغییر یکپارچه و هولستیک نگر، جامع

پارادایمی در دانش بیولوژی موجب ایجاد تغییر در 

ه ب پزشکی گردیده است و پزشکی آینده ةفلسف پارادایم

دارد. پزشکی سیستمی  گام برمی 1سوی پزشکی سیستمی

در حقیقت فرزند زایش یافته از تفکر بیولوژی سیستمی 

نظر  و بیماری است که با رهیافتی سیستمی به سلامت

 کند. می

ای وجود  های پیچیده ، شبکهپزشکی سیستمی ةدر فلسف

ر یک د کنش دارند. این شبکه هم که بر یکدیگر بر دارند

 باشند که در مسیرهای های زیستی تواند ملکول سطح می

ای بر  صورت بسیار پیچیده بیولوژیک با یکدیگر به

 کنشی، تشکیل های بر هم کنش دارند. خود این شبکه هم

های  متنوعی از ملکول ةای بزرگ شامل گستر شبکه

. کنش دارد ها بر هم بیماری ةدهد که با شبک زیستی می

های دیگر اثر  از بیماری ها، هر بیماری بیماری ةدر شبک

کند و در حقیقت در این  ها اثر القاء می پذیرفته و بر آن

 یچیدهبا پیوندهای پ تنیده، هر بیماری نقش یک گره ةشبک

 کنش دارد. خود ها بر هم کند و با دیگر بیماری را ایفا می

ای بزرگ از عوامل  بزرگ با شبکه ةاین شبک

 کنش محیطی، اقتصادی و اجتماعی در بر هم - زیست

ها در این سه سطح تشکیل  این شبکه ةاست و هم

 دهند. ها را می ای از شبکه شبکه

                                                 
Systems Medicine 
Big Data to Knowledge 

 اریبیم سیستمی،بر اساس تئوری مفهومی پزشکی 

در  “های آشوب زده با بیماری شبکه”برخاسته از پیامد 

های  دچار بیماری است که از یک یا تعدادی شبکه ارگان

زده با بیماری به بسیاری دیگر )با پیشرفت  آشوب

 اولیههای بیماری  کند. این آشوب بیماری( سرایت می

ها( و یا محیطی )مانند  ممکن است ژنتیکی )مانند جهش

های عفونی( باشند. این آشوب اطلاعاتی را که  ارگانیسم

ییر شوند تغ بیان می ها به صورت دینامیک در این شبکه

تواند  و این تغییر در جریان دینامیک اطلاعات می داده

های  را توصیف نموده و رهیافت پاتوفیزیولوژی بیماری

 نوینی را در تشخیص و درمان ارائه دهد.

که  بیماری مطالعات پاتوژنز انداز به بیماری، در این چشم

از طریق رهیافت سیستمی انجام  در سطح شبکه

توانند راهبردهای بهتری را جهت  پذیرند، می می

درمان، از طریق هدف قرار دادن و  تشخیص

 عرضه نمایند.“ های آشوب زده با بیماری شبکه”این 

های  ها و یافت شبکه پیچیدگیبرای نگریستن در این 

و فراهم آوردن اطلاعات زیستی، ما  زده با بیماری آشوب

 کو برتر همانند آنالیز ت های بس پیچیده نیاز به فناوری

، میابی ژنو های ملکولی، توالی ، تصویربرداریسلولی

های پروتئومیک و ترانس کریپتومیک و دیگر  فناوری

سازی  های امیکس داریم تا بتوانند در کمّی فناوری

یک های بیولوژ اطلاعات بیولوژیک و رازگشایی از شبکه

ها، طیّ چند سال آینده  فناوریما را یاری نمایند. با این 

های بیولوژیک  هر فردی با ابری حاوی میلیاردها داده

 ها به دانش ای احاطه خواهد شد که برای تبدیل آن نقطه

ها و ابزارهای ریاضیاتی و محاسباتی پیشرفته  به فناوری

نیاز خواهیم داشت و این همان است که امروزه آن را 

 نامند. می 2به دانش بزرگ های تبدیل داده

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             2 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


 72 /طب متعاليه و پاردايم پزشكي ژرف                                                                                       همكاران        و  تابعي

http://bpums.ac.ir 

پزشکی ”ا آینده ر با این منظر هرگز نباید پزشکی سیستمی

نامید. زیرا پزشکی ژنومیک تنها یک منظر از  “ژنومیک

ماهیت پزشکی سیستمی است که به اطلاعات نهفته در 

پردازد. در حالی که پزشکی  اسیدهای نوکلئوئیک می

ام است که از تم سیستمی یک دیدگاه جامع و هولستیک

کند )مانند  های اطلاعات بیولوژیک استفاده می گونه

DNA ،RNAهای  ها، ملکول ها، متابولیت ، پروتئین

ها، افراد،  ها، ارگان ها، سلول کنش هم کوچک، بر

زیست محیطی بیرونی( و های  های اجتماعی و پیام شبکه

های  سازد که به مدل ای یکپارچه می ها را به گونه آن

 و بیماری برای سلامت و پیشگویی کننده 3پذیر کنش

 کند. تبدیل می

ها،  های سیستمی به بیماری همگرایی رهیافت

ین های نو گیری اندازههای برتر، تصویرنگاری و  فناوری

و ابزارهای محاسباتی و ریاضیاتی جدید، موجب تولد 

ر آینده خواهند شد که بیش از آنکه منتظ پزشکی سیستمی

بر فرد چیره شود تا واکنش نشان دهد،  شود که بیماری

سال آینده مدلی ارائه خواهد داد که پزشکی  10طی 

و  6، پیشگیرانه5، پیشگویی کنندگی4ردگرایانهماهیت ف

اثر  - خواهد داشت که نه تنها هزینه 7مشارکت جویانه

ر ای نیز ب تر خواهد بود بلکه به صورت فزاینده بخش

تمرکز خواهد کرد. این مدل مفهومی ارائه شده  تندرستی

شود، توسط لروی  نامیده می P4از پزشکی سیستمی که 

 و دیوید جی گالاس (Leroy E. Hood) ای هود

(David J. Galas) .ارائه شده است 

 DNAیابی  جهت توالی 8های با توان عملیاتی بالا فناوری

ها، بنیانی  متابولومها و  ها، پروتئوم و آنالیز ترانس کریپتوم

                                                 
 Actionable 
 Personalized 
 Predictive 
 Preventive 
 Participatory 
 High-Throughput 
 Nuclear Magnetic Resonance (NMR) 
 Precision medicine 

انی انس را برای آشکارسازی ساختار، تنوع و عملکرد ژنوم

اند.  فراهم آورده و بیماری ها با سلامت و ارتباط آن

، امکان آنالیز مقادیر DNAیابی  کارایی بالای توالی

فراهم  های فرد را ها و ترانس کریپتوم عظیمی از ژنوم

های مرجع، به  ها و پروتئوم آورده و ترسیم متابولوم

مند های آنالیتیک قدرت صورت کامل، با به کارگیری شیوه

 NMR9بر اساس کروماتوگرافی، اسپکترومتری جرمی و 

اند. از سوی دیگر ابزارهای محاسباتی و  پذیر شده امکان

های سیستمی )جهت  رهیافت ةریاضیاتی و توسع

های تنظیمی و عملکردی رفتار  شبکهسازی  آشکار

 (. 2 و 1اند ) فراهم شده های بیولوژیک پیچیده( سیستم

 2020ای نه چندان دور که پرتوهای آن از سال  در آینده

که تعریف  آغاز به درخشش خواهند کرد، خواهیم دید

 تغییر  های بیولوژیک، سیستمها و  ها، ارگان بیماری

کرة پی”بنیادینی خواهند یافت و شیوه درمان و نگاه به 

نیز آن چنان انقلابی “ های آشوب زده با بیماری شبکه

ایجاد خواهند کرد که هم اکنون نیز تصور آن ممکن است 

 دشوار آید.

این تغییر پارادایمی نگاه به سلامت و بیماری در حوزة 

 دیجیتالی وهای  های فناوری پیشرفت پزشکی که بر

ر است پزشکی را به سوی پزشکی ملکولی استوا

پزشکی فرادقیق ” در حقیقت، دهد. سوق می  10دقیقفرا

های ژنی، محیط  رهیافتی در پزشکی است که تفاوت

دهد و  ها را مدنّظر قرا می زیست افراد و شیوة زندگی آن

این هدف را با بازتعریف آگاهی ما از آغاز و پیشرفت، 

و پیامدهای سلامت، از طریق  پاسخ درمانی

های دقیق ملکولی و عوامل محیط زیست و  گیری اندازه

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             3 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  73

http://bpums.ac.ir 

رفتاری که در سلامت و بیماری نقش دارند، فراهم 

 (.4 و 3) “.آورد می

ش تلا  برای نیل به چنین هدفی از پزشکی فرادقیق،

اساس چندین لایه  هر انسانی بر GISشود که الگوی  می

از ده فناوری امیکس که  اطلاعات که هر لایه یکی

گانه از  های ده ترسیم گردد. این امیکس شناسیم، می

نگار  ژنومیکس تا فیزیوم، اکسپوزوم، فنوم و ترسیم

شود. از این رو،  را شامل می (Social graph) اجتماعی

باید توجه نمود که چتر واژة پزشکی فرادقیق بسیار 

و برای تر از اطلاعات ملکولی و ژنومی بوده  گسترده

ها، بر روی مباحث شیوة  ها و نیز درمان آن علت بیماری

کند نیز نظر  زندگی و محیطی که فرد در آن زیست می

اندازد. به زبان دیگر، چتر واژة پزشکی فرادقیق به سه  می

فکنده و ا زیست سایه محیط زیر گسترة بیولوژی، رفتار و

 ها، برخاسته از سه بیماریاین جامعیت دریافت علت 

تی ها پیشرف پیشرفت عمده بوده است که نخستین آن

ندی ب فناورانه در پروندة الکترونیک سلامت، پروفایل

و متابولیت ها و نیز کاربرد  DNAمقرون به صرفة کارآمد 

فراگیر ادوات پوشیدنی همراه )به صورت عمده در ارتباط 

هایی را برای  با فناوری تلفن همراه( است که فرصت

دهند و ما باید چه  ها روی می ی درک این که چرا بیمار

 (.4) اند کار انجام دهیم را فراهم آورده

تیک ، ژناخیراً دکتر اریک توپال، متخصص قلب و عروق

و پژوهشگر پزشکی دیجیتالی که موفق شد در سال 

میلیون دلاری را از بنیاد ملّی سلامت  207پژوهانة  2016

نگرانة  جهت هدایت پروژة آینده( NIH)آمریکا 

بر روی یک میلیون آمریکایی را « پزشکی فرادقیق»

 2019را در سال « پزشکی ژرف»دریافت کند، نظریة 

دهة  های دو برخاسته از پیشرفتپیشنهاد داده است که 

گذشته پزشکی سیستمی و پزشکی دیجیتالی همراه با 

همگرایی علم و فناوری در گسترة بیولوژی و شکل 

گیری پزشکی فرادقیق است. این نظریه سه جزء دارد 

و « یادگیری ژرف»، «سازی ژرف فنوتیپ»که شامل 

سازی  فنوتیپ»باشد. در واقع  می «همدردی ژرف»

هایی دارد که در پارادایم  شاره به همة تلاشا« ژرف

ف گیرد تا بتوان تعریف ژر پزشکی فرادقیق صورت می

هر بیمار )دیجیتالی کردن ماهیت فرد( را انجام داد که 

های مربوطه شامل همة  این کار با به کار بردن داده

تاریخچة خانوادگی، رفتاری، اجتماعی و پزشکی فرد و 

طی، فیزیولوژیک و همچنین شرایط زیست محی

سازد، صورت  آناتومیک بیمار که بیولوژی او را می

های چندگانه است  گیرد. این بیولوژی شامل لایه می

(DNA ،RNAها، ایمونوم،  ها، متابولیت ، پروتئین

های دیگر(. این همان  ژنوم و لایه میکروبیوم، اپی

های زیست پزشکی به آن  نگرشی است که در پژوهش

شود.  یاد می« سازی ژرف نوتیپف»با اصلاح 

های  بسیار گسترده بوده و تیپ  ،«سازی ژرف فنوتیپ»

ها را که بتوان تصور نمود، پوشش  بسیاری از داده

ای از زندگی ما  دهد و از دید طولی نیز بخش عمده می

که به شکل پویا بوده و مادام در گذر زمان در حال تغییر 

 (.5) شود است را شامل می

وجود « پزشکی ژرف»او سه جزء اصلی در مدل از نظر 

است که در آن « سازی ژرف فنوتیپ»دارد. جزء اول 

های جامع از  امکان دیجیتالی شدن پزشکی با داده

 شود سلامت و بیماری فرد در طول زندگی او فراهم می

ی ها های گسترده از اُمیکس و این با به دست آوردن داده

یوم، اکسپوزوم، فنوم، گانه شامل ژنومیکس تا فیز ده

نگار اجتماعی، رفتارها و محیط زیست فرد،  ترسیم

شود و این همان رهیافتی است که امروزه  پذیر می امکان

  شود. یاد می از آن« پزشکی فرادقیق»با عنوان 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             4 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


 74 /طب متعاليه و پاردايم پزشكي ژرف                                                                                       همكاران        و  تابعي

http://bpums.ac.ir 

 11«یادگیری ژرف»بر « پزشکی ژرف»جزء دوم مدل 

افزار،  ورزد. در شکل سنتی، مهندسین نرم تأکید می

 نمایند که این ای تقطیر می را به شکل کد رایانهدانش 

ها پردازش گردیده و  نماید چگونه داده کد مشخص می

تصمیمات اتخاذ شوند. برای مثال، چنانچه یک بیمار، 

یرد، گ فشارخون بالا داشته باشد و داروی فشارخون نمی

ان تواند درم ریزی شده مناسب می آنگاه یک رایانة برنامه

، منطقی 12ماید. این تیپ سامانه بر پایة قواعدرا پیشنهاد ن

ر گونه که در مقالة پر س و قابل تفسیر هستند ولی همان

مجلة پزشکی نیوانگلند عنوان شده  1987و صدای سال 

ه چنان گسترده و پیچیده است ک”است، گسترة پزشکی 

باشد، )اگر نگوییم ناممکن( بتوان اطلاعات  دشوار می

 (.6) “عد عرضه داشتمربوطه را به شکل قوا

در این زمان بسیار  13از این رو، بحث یادگیری ماشین

های  برجسته شده است. نقطة کلیدی تمایز میان رهیافت

سنتی با یادگیری ماشین در آن است که در یادگیری 

گیرد تا این  ها یاد می ها و مثال ماشین، یک مدل از نمونه

دادن یک کار  ریزی شود. برای انجام که با قواعد برنامه

ها(، و  )یافته« ها ورودی»، به شکل «ها مثال»و عمل، 

 شوند. ها( فراهم می )برچسب« ها خروجی»

برای نمونه، اسلایدهای دیجیتالی خوانده شده توسط 

ها به شکل  ها )یا ورودی یافته ها به پاتولوژیست

ها )برای مثال،  های اسلایدها( و خروجی پیکسل

که یک اسلاید حاوی شواهد اطلاعات حاکی از این 

وند. با ش تغییراتی دال بر وجود سرطان است(، تبدیل می

ها جهت یادگیری از مشاهدات، آنگاه  استفاده از الگوریتم

ه ها ب کند چگونه نگاشتی از یافته رایانه تعیین می

ها انجام شود تا یک مدل که اطلاعات را  خروجی

عمل را سان یک  دهد، خلق شود و بدین عمومیت می

                                                 
 Deep learning 
Rule-based systems 
Machine Learning 
Supervised Machine Learning 

های جدید و  توان به شکل درست و صحیح بر داده می

ای که  هرگز دیده نشده )برای مثال، اسلاید پاتولوژی

هنوز توسط یک پاتولوژیست خوانده نشده است(، انجام 

نامیده  14داد. این فرایند به نام یادگیری ماشینِ نظارت شده

 ،شود. این توانایی یک مدل پیدا کردن الگوهای آماری می

 باشد و فعالیت آن چیزی است ها یافته، می در میان میلیون

 های هوشمند که از توان انسان خارج بوده و توسط ماشین

 .(7) گیرد )هوش مصنوعی( انجام می

 یادگیری»، واژة «پزشکی ژرف»اریک توپال در جزء دوم 

بی های عص برد تا به توصیف شبکه را به کار می« ژرف

هایی که این اجازه را به  الگوریتمژرف بپردازد؛ یعنی 

دهند تا خود را با انجام عملیات، به واسطة  افزار می نرم

ها، آموزش دهد و  های چند لایة داده پردازش شبکه

ی، های پزشک بتواند به خوانش فرادقیق و سریع اسکن

م های کوچک در هنگا ضایعات پوستی، برداشت پولیپ

بکیة تصاویر از شکولونوسکوپی، شناخت پاتولوژی در 

 های قلبی چشم افراد دیابتی و آشکار نمودن آریتمی

ز اهای حاصل  داده مانند فیبریلاسیون دهلیزی )با رصد

 گرهای موجود بر روی مچ دست و غیره(، بپردازد. حس

 

 
 

  ساختار یک شبکة عصبی ژرف با یک لایة ورودی،

 های پنهان و لایة خروجی بسیاری لایه

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             5 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  75

http://bpums.ac.ir 

ال، ، اثر اریک توپ«پزشکی ژرف»کتاب بخش عظیمی از 

ها و هوش  های کاربردی الگوریتم به ارائه نمونه

و  پردازد های تخصصی پزشکی می مصنوعی در رشته

ای ه های روانی و نظام به گسترة علوم تغذیه و بیماری

سلامت تا پردازش گفتار و صوت و تبدیل هوش 

 مصنوعی به عنوان یک دستیار پزشکی برای مردم در

 پردازد. های سلامت، می عرصة نظام ارائه مراقبت

تواند با ارائه  میسان، هوش مصنوعی  بدین

های فرادقیق، منسجم و یکپارچه، به افزایش  تشخیص

وری و کارآیی در نظام سلامت، کمک شایانی را  بهره

بنماید؛ امّا آنچه که از نظر اریک توپال مهم است آن 

ت و زمان ارزشمند است که هوش مصنوعی با خرید وق

برای دست اندرکاران امور بالینی )از پرستاران تا 

دهی یک رابطة انسانی  تواند به شکل پزشکان(، می

فراگیر میان ارائه دهندة خدمات سلامت با بیمار، موجب 

شود. در ارتباط گسسته میان پزشک و بیمار که امروزه 

 ررو هستیم )یعنی ویزیت یک بیمار در کمت با آن روبه

دقیقه که با عدم حس و لمس کردن بیمار و چشم  7از 

دوختن در دیدگان او توأم است(، هوش مصنوعی 

خواهد توانست با فروکاستن از بار تشخیص و انجام 

بسیاری از وظایف، موجب شود که پزشک وقت 

بیشتری را به بیمارِ خود اختصاص دهد تا یک رابطة 

از این رو، از  ها شکل گیرد و مملو از همدلی میان آن

نظر اریک توپال، جزء اساسی سوم در پزشکی ژرف 

نماید  است. چنین می 15«همدلی ژرف و ایجاد ارتباط»

اریک توپال، با کاربرد هوش « پزشکی ژرف»که در مدل 

مصنوعی، پزشک به جایگاه دوبارة پیشین خود، یعنی 

 گردد. ، باز می«انسان بودن»

 نظریة طب متعالیه در این نوشتار، در امتداد گسترش

 پزشکی”(، به پاردایم پزشکی مدرن یعنی نظریة 8)

                                                 
Deep empathy and connection 

پردازیم و سه جزء مطرح آن را از زاویة دید  می“ ژرف

کشانیم. نخست در  نظریة طب متعالیه به کنکاش می

مت حک»این پارادایم، “ فنوتیپ سازی ژرف”برابر جزء 

دهیم در واقع،  را از نظریة طب متعالیه قرار می« بدن

بینش ژرف و بی نهایت پیچیده و کثرت « حکمت بدن»

ها و روابط علت و معلولی  گرا در کثرتی از پیچیدگی

در تن آدمی است که خمیر مایة اولیه را برای شناخت 

عقل  آورد. در بخش دوم ، واقعیت اصیل فراهم می

شناسی سینایی را در برابر  نظری )نفس عالمه( و نفس

یم پزشکی ژرف تحلیل پارادا« یادگیری ژرف»جزء 

بینیم که چگونه در طب متعالیه، با شناخت  کنیم و می می

حکمت بدن و یافتن سلسله علت و معلول سلامت و 

دهد. جزء سوم  رخ می ها سیر صعودی نفس ، بیماری

است « همدلی ژرف»ترین بخش پزشکی ژرف،  و مهم

 که به پیوند معنوی میان پزشک و بیمار اشاره دارد.

« نانسا»ینجا با تکامل نظریة طب متعاله، مفهوم ما در ا

ر گزینیم و با سی کامل را از ژرفای آثار ابن عربی برمی

هان بزرگ مشایی ج در کتاب ششم طبیعیات فیلسوف

سینا به حکمت متعالیة صدرالمتألهین  اسلام یعنی ابن

زنیم و نشان خواهیم داد که چگونه  شیرازی چنگ می

ارکرد ک»وان درمانگر تن که فقط طبیب مسلمان، نه به عن

ای که  را خواهد داشت بلکه به عنوان قوه« ای معالجه

را از خود نمایش خواهد داد، « کارکرد شفابخشی»یک 

کند و چگونه با همدردی به سبک و سیاق  ظهور می

یرد که گ طبیب اسلامی، یک رابطة شفابخشی شکل می

 است.« همدردی ژرف»تر از  بسیار ژرف

 

 بدن در برابر فنوتيپ سازی ژرفحكمت 

عالم طبیعت در نزد اندیشمندان اسلامی جلوگاه حق 

اند  های قرآنی فرا گرفته ها این را از آزموده است و آن

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             6 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


 76 /طب متعاليه و پاردايم پزشكي ژرف                                                                                       همكاران        و  تابعي

http://bpums.ac.ir 

ها و زمین و  زیرا در این کتاب آسمانی، آفرینش آسمان

های  های جوی را از نشانه چگونگی روز و شب و پدیده

، سورة 190ان آیة داند )سورة آل عمر شناخت خدا می

و ...( و تمامی جهان درون و برون  42تا  23یس آیات 

شناسد )سورة  انسان را نشانه و بازتاب وجودش می

 (.53فصلت آیة 

پس جای شگفتی نیست که چگونه افکار و 

ساز اسلامی نمود کرد و  های دانشمندان تمدن اندیشه

شناسی، جانورشناسی،  وم فیزیولوژی، گیاهعل

شناسی،  اسی، ریاضیات، فیزیک، شیمی، جنینشن کیهان

. تکوین یافتند. آیات قرآن غیرهداروسازی، پزشکی و 

اخگرهای فروزانی بودند که آنان را به جنبش در 

آوردند تا در گسترة طبیعت برای کشف سلسلة علل  می

و معلول بین موجودات و اصول حقایق اشیاء به کاوش 

ف جستجو در طبیعت و کشسان نه تنها  بپردازند. بدین

رموز آن در تعارض با دین و ایمان قرار نگرفت بلکه 

همتایی میان علوم عقلی و استدلالی  یک همبستگی بی

و معرفت دینی فراهم آمد و این در صورتی است که 

در مورد مسیحیت در عصر رنسانس، عکس این قضیه 

رخ داد. چنین است که ارزش والای علوم عقلی و سیر 

یعت موجب رشد و شکوفایی ریاضیات در تمدن در طب

ها مفهوم فیثاغورثی علوم ریاضی را  اسلامی شد و آن

 (.10 و 9) در نظریة جهانی خود گنجاندند

در دین اسلام، هرگز به طبیعت به عنوان امری دنیوی 

به صورت محض نگریسته نشده است و مقام طبیعت 

مخلوق بدون به خاطر داشتن طبیعت خالق مورد 

مطالعه قرار نگرفته است و از این رو، گسترة طبیعت 

همچون باغی بود که دانشمندان اسلامی در آن به 

ن تعداد سا پرداختند و بدین بوییدن گل خالق هستی می

فراوانی از دانشمندان و علمای مسلمان همچون 

الدین شیرازی و بهاءالدین عاملی یا این  سینا، قطب ابن

ک بودند و یا این که از نظر که جزو متصوفه اهل سلو

 (.11اشراقی پیوند داشتند ) –عقلی به مکاتب عرفانی 

 ناپذیر دانشمند اسلامی این حضور همبسته و گسست

در جهان طبیعت و سیر در گسترة عرفان و سلوک، 

برخاسته از آن است که طبیعت در فلسفة اسلامی 

های آن  قلمرویی از واقعیت است که همة پدیده

معنی بوده و بازتابی از حکمت خالق متعال دارای 

سینا فرموده است، طبیعت  گونه که ابن بوده و همان

طبق تدبیر و نظام الله بوجود آمده است و هدف آن 

 باشد و از این رسانیدن موجودات به کمال و نیکی می

رو مطالعه و تحقیق دربارة طبیعت که در آن حکمت 

به علم الهی و گر است در نهایت  خالق عالم جلوه

کسب معرفت دینی مطلق نسبت به آغازگر هستی 

 (.10گردد ) منتهی می

شناسی اسلامی، مشاهده و تجربه و  بنابراین در جهان

استقراء مبنی بر آن برای یافت همة جوانب ظاهری 

ماده وشیء، ستایش شده است زیرا با به دست آوردن 

شیاء، ها، اتصال آن به باطن و درون ا ظواهر و پدیده

 توان به کنه و ذات موجودات راه یافت. می

از دید متدولوژیک، شناخت حق در فلسفة اسلامی  از 

شود. در این  طبیعت و کاوش در تن آدمی آغاز می

کاوش که برای یافت شبکة پیچیدة علت و معلولی 

گیرد، همگام با آن که بر مشاهده و تجربه  صورت می

ا ب تپندة طبیعت بشود و لمس حیات در قل استوار می

دهد و استدلال بر پایة عقل  حواس پنج گانه روی می

شود، به صورت یک تلاش قدسی  بر آن جاری می

دهد زیرا با شناخت و معرفت دینی،  خود را نشان می

یابد و  شهودی و حضوری از تن آدمی، پیوند می

 را به منصة“ حکمت بدن”حاصل این پیوند خجسته، 

اقع حکمت بدن، بینش ژرف و رساند. در و ظهور می

ها  یگرا در کثرتی از پیچیدگ نهایت پیچیده و کثرت بی

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             7 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  77

http://bpums.ac.ir 

و روابط علت و معلولی در تن آدمی است که خمیرمایة 

 آورد. اولیه را برای شناخت واقعیت اصیل فراهم می

سازی  تواند از فنوتیپ پس در طب متعالیه، شناخت می

آغاز گردد  های امیکس از تن آدمی ژرف با مدد فناوری

گاه در تعارض با معرفت دینی  و این پویش نه تنها هیچ

تواند آغازی باشد برای تجسم  گیرد بلکه می قرار نمی

شناسی از تن آدمی؛ پس در  آن و ثمردهی در معرفت

 سازی ژرف، بخشی ، فنوتیپ“حکمت بدن”یابی  شکل

فة اساس فلس از تجسم واقعیت است و نه همة آن زیرا بر

طب متعالیه، بدن که معبد خداست و در  اسلامی و

رستاخیز ما سهیم است و بخشی از روح ملکوتی 

آفریدگار در آن لانه گزیده است فقط یک واقعیت 

ها  هها و فرا ذر فیزیکی و مستقل در ترکیبی از ملکول

ای منسجم همانند یک ماشین کار  نیست که در شبکه

ترسیم توان همة آن را با  کند. از این رو نمی می

گانه به تصویر کشید و با  های ده امکیس

عیان نمود  fMRIهای جدید همچون  تصویربرداری

بلکه این جسم و تن در ترکیب با نفس و روح خود 

نوعی نزول وجود از بالا است که در نهایت مجدداً در 

 (.12گردد ) مبدأ خویش تلفیق می

در یک فراگرد کلی، در فلسفة طب متعالیه، پژوهش در 

های ده گانه بر  تن آدمی و دیدار سازی آن با امیکس

های مدرن کنونی نه تنها مورد سرزنش قرار  پایة فناوری

گیرد بلکه آغاز راه است ولی همة روایت نیست و  نمی

های علمی بر پایة مشاهده و تجربه  های این پویش یافته

بایست با اصول حکمت قدسی برخاسته  و استقراء می

 ر اندرون و باطن نفس پیوند بیاید. از نگرش ژرف د

در “ بدن حکمت”پس تنها تفاوت نظریة 

در پزشکی نوین آن است “ سازی ژرف فنوتیپ”برابر 

های  سازی بر پایة امکیس که در اینجا در انتهای فنوتیپ

گردد و ندای  متوقف نمی“ نظریة حکمت بدن”گانه،  ده

ا ای ر دهد بلکه تغذیه شناخت بنیادین را سر نمی

 آورد. فراهم می“حکمت ژرف”برای 
 

 عقل نظری )نفس عالمه( در برابر يادگيری ژرف 

در فلسفة طب اسلامی، انسان به عنوان موجودی کامل 

شود نه  که دارای جسم، نفس و روح است، دیده می

اساس  فقط به عنوان یک ارگانیسم زنده و یا نه بر

 ترمینولوژی بیولوژی سینتتیک به صورت یک ماشین

زنده. در این فلسفه، نفس و بدن بر یکدیگر تأثیر متقابل 

داشته و تأثیر متقابل نفس و روح که نمود آن در کل 

عالم صغیر انسانی آشکار است، به تصویر کشیده 

شود. پایه این فلسفه را فیلسوف مشایی مشهور  می

سینا تکامل بخشید، در حقیقت او  جهان اسلام یعنی ابن

تواند  ا بسط و تکامل بخشید که مییک فلسفة طبیعی ر

امروزه جایگزین مناسبی برای جهان بینی طبیعی در طب 

باشد که از زمان انقلاب علمی متداول گردیده است و 

و  زیست های فراوان بوده و تخریب محیط دچار کاستی

به نیستی فرستادن تعادل هارمونیک انسان و طبیعت را 

 موجب گردیده است.

ود عناصر فیزیک و فلسفة طبیعی این فلسفه در خ

ارسطویی، هیئت بطلمیوسی و ارسطویی و نظریة نو 

افلاطونی صدور مراتب وجود از یکدیگر و نهایتاً از 

واحد، برخی از عناصر فلسفه رواقی و مکتب هرمسی، 

های کندی و فارابی را در خود دارد که عناصر  اندیشه

د شمنمبتنی بر تفکرات، مشاهدات و تجربة این دان

 ها افزوده شده است. بزرگ نیز بر آن

شناسی ابن سینا ارتباطی تنگاتنگ با وجودشناسی  جهان

شناسی او که بر اساس  او دارد و نظریة عقل و نفس

رسالات معروف کندی و فارابی در این موضوع طرح 

شده است، توسط او بسط و تکامل یافته و از 

رود  یشمار مترین زوایای ساختار فلسفة او به  برجسته

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             8 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


 78 /طب متعاليه و پاردايم پزشكي ژرف                                                                                       همكاران        و  تابعي

http://bpums.ac.ir 

که بر جهان فلسفة غرب و شرق اثرات بسزایی را از 

  (.13-15)خود بر جای گذاشته است 

 از نظر او:

در انسان قوا و استعدادی جدید یا نفس در صحنة ”

نامیده “ نفس ناطقه”شود که  جهان آفرینش ظاهر می

شود و شبیه نفوس دیگر از عقل دهم صادر  می

س، نیروی استدلال و شود. وجه مشخصة این نف می

نهایتاً تعقل و ادراک است. بنابراین، انسان علاوه بر 

که با حیوانات و  –داشتن حواس خارجی و باطنی 

که نفوس حیوانی و نباتی دارند، شریک  –نباتات 

از امکان شناخت اصول و کلیات نیز برخوردار  -است

ها این عقل عاطل و باطل و  است. امّا در بیشتر انسان

ماند. با این حال، از طریق تربیت  در حالت بالقوه می

تواند مرحله به مرحله  و کسب دانش و معرفت می

 (.14“)رددرشد نماید تا با عقل فعال متحد گ

نفس انسانی )نفس ناطقه(، افزون بر هر آنچه که در 

نفس گیاهی و حیوانی موجود است، قادر به درک 

اشد ب نیز می« مُدرِک کلّیات و فاعِل بالقصد»جزئیات، 

و دانش و تمدن بشری، فرآوردة این دو ویژگی است. 

این نفس را نه به دلیل توانایی بر قول و سخن گفتن 

توانایی بر ادراک کلیات و ادراک بلاحس  بلکه به دلیل

 اند. است که او را ناطق نامیده

از دیدگاه فلاسفه، هر یک از حالاتی که بر نفس ناطقه 

اساس  نامند که بر شود، عقل می انسان عارض می

 نامیده“ قوس نزولی”سلسله مراتبی که بخشی از 

 ،گردد و عقل باالمَلَکَه شود از عقل هیولایی آغاز می می

عقل بالفعل، عقل مستفاد و در نهایت به نوع پنجمی 

عقل قدسی یا ”سینا به نام  دیگر از دیدگاه ابن

ترین حالت نفس ناطقه انسانی نامیده  که کامل“ ملکی

  (.16رسد ) شود، به اوج کمال می می

استاد ابوالفضل شکوری در موشکافی این سلسله مراتب 

 کند:  عقول حادث در نفس انسانی چنین آن را رمزگشایی می

نفس ناطقه و عقل آدمی از درک بدیهیات یا معقولات ”

رسد و  می“ معقولات ثانیه”نخستین یا استدلال و برهان 

ها را در  آورد و آن ها را به دست می از این طریق دانش

سازد تا هر وقت که مجدداً قصد  خود ذخیره میذهن 

ها را داشت بلافاصله در  تحصیل و یادآوری آن

اختیارش باشد، البته بدون آموزش مجدد، یعنی برایش 

به گونة بالفعل محقق و میسر باشد؛ و به همین دلیل آن 

 نامیم. می“ عقل بالفعل”را 

« عقل مستفاد»مرحلة بعدی و کامل شدة عقل آدمی 

یل نامیم، به دل و به این دلیل آن را عقل مستفاد می است

رشد، کمال و شایستگی که پیدا کرده با عقل کیهانی 

شود،  که عقل فعال نامیده می )عقل مفارق از انسان(

 های لازم اتصال یافته است و هر آنچه که بخواهد دانش

کند. مانند استخری که در جوار دریا و به  را استفاده می

ای  طح با آن احداث شود و با کانال ویژهصورت همس

متصل به آن گردد. در این مرحله است که نفس ناطقه 

« بّهتش»رسد و به مبدأ نخستین  به کمال نوعی خود می

جوید، و این مقام حکماء است و بعد از آن عقل  می

 (.16“ ).قدسی است که مقام انبیاء است

آن  ةترین درج پایین”شناسی سینوی:  اساس نفس بر

عقل هیولایی است که قدرت و امکان موهوب برای 

کسب علم است و همة افراد بشر آن را دارند. پس از 

آن، چون آدمی اصول اساسی معرفت و اندیشة صحیح 

رسد و چون گامی  را بیاموزد، به درجة عقل باالملکه می

پیشتر رود و قابلیت آن را پیدا کند که خود به معرفت 

لی خویش را به راه بیندازد، به درجة برسد و فعالیت عق

ای که  رسد. در آخر کار، آخرین مرحله عقل بالفعل می

گذشته از پیامبران که در  -تواند برسد آدمی به آن می

 –نتیجة کمال کلی طبعشان از حلت خاصی برخوردارند

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                             9 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  79

http://bpums.ac.ir 

درجة عقل بالمستفاد است که در آن مرحله جهان هستی 

کند و انسان  میدر درون آدمی حالت تحقق پیدا 

شود. در بالای این درجات  ای از جهان معقول می نسخه

و ترازهای عقل، عقل کلی یا عقل فعال قرار گرفته است 

گری آن هر معرفتی از  و آن عقلی است که به میانجی

عقل آدمی در درجة  شود و طریق اشراق دریافت می

 (.17“ )گردد. متعالی خود با آن متحد می

چگونه ابن سینا با آن که حکیم مشایی است، بینیم که  می

دربارة بیان و بیان قضایای پیوسته با نفس چگونه از ارسطو 

 (.18دارد ) شود و نظریات ابتکاری را عرضه می جدا می

شناسی سینایی، عقل انسانی )نفس  در الگوی نفس

ناطقه( دارای دو جنبه یا دو وجهه است که شامل عقل 

بواسطة این عقل انسان حائز صناعات باشد و  عملی می

شود و دیگری عقل نظری یا نفس عالمه  ها می و حرفه

که کمال این است تا حقایق اشیاء را درک کند و در 

ای که صورت کل عالم و  خود بازتاب دهد به گونه

نظام معقول کل عالم در آن مرتسم شود )ان النفس 

ماً عقلیاً مرتسالناطقه کمالها الخاص بها ان تصیر عالماً 

 (.19فیها صوره الکل و النظام المقعول فی الکل )

 شناسی در فلسفة طب اسلامی این ساختار فلسفی جهان

نیز منعکس بوده است و پزشکان مسلمان تن آدمی را 

امتدادی از نفس او و دارای ارتباطی بسیار نزدیک با 

اند و از این رو نظریة  نفس و روح او در نظر گرفته

اسلامی به صورتی بسیار محکم به سراسر  پزشکی

شناسی و فلسفة اسلامی پیوسته  مابعدالطبیعه و جهان

است و در این منظر مجموعة جسم، نفس و روح، جهان 

سازند که در خود همة هستی را شامل  صغیری را می

سان این تناظر میان جهان صغیر و جهان  است و بدین

ان ست )الانسکبیر است که کلیدی برای فهم هستی ا

 .(20رمزالوجود()

در همین راستا، از آنجا که این عالم ضمیر شامل جسم، 

نفس و روح، کل عالم را در خود دارد و متناظر عالم کبیر 

 (.12ها توانایی شناخت عالم را داریم ) است، ما انسان

امّا این در حالی است که در تئوری پزشکی ژرف، یک 

طبیعت و تن آدمی  گسست میان شناخت جهان مادی و

است با خود “ سازی ژرف فنوتیپ”که موضوع مبحث 

انسان به عنوان عقل حاکم وجود دارد. در حقیقت، 

های برخاسته از پژوهش در گسترة تن آدمی در  یافته

ها جاری  های رایانه سازی ژرف، به ورودی فنوتیپ

ها به  های عصبی یادگیری ژرف آن شوند تا در شبکه می

شوند که با یادگیری ماشین و  منتهی  هایی خروجی

گیرند. به زبان دیگر،  قرار می ها در توأمان  الگوریتم

توانایی یک مدل، پیدا کردن الگوهای آماری، در میان 

ز این فعالیت چیزی است که ا باشد و ها یافته می میلیون

های هوشمند  توان انسان خارج بوده و توسط ماشین

جا است که  یرد و همینگ )هوش مصنوعی( انجام می

های هوشمند )هوش مصنوعی(  مکان جولان ماشین

تواند انسان )در اینجا طبیب و پزشک مدرن(  بوده و می

د های هوشمن را از صحنه به بیرون راند. آنگاه این ماشین

توانند به تشخیص، شناخت و درمان بیماران اقدام  می

های  تاً دادهها )عمد نمایند و این کار را با گردآوری داده

ها بر پایة  ها و ساخت الگوریتم بزرگ( و پردازش آن

این هنگامه ما هم  یادگیری ماشین انجام خواهند داد. در

 -اکنون از دستیاران مجازی پزشکی به سوی پزشک

 نی خواهندهای آینده )که جایگزین پزشکان کنو ربات

گونه که  شویم. هر چند که هنوز همان رهسپار می  ،بود(

چارد هورتون، سردبیر ارشد مجلة پزشکی لانست ری

عنوان کرده است ممکن است با ایدة جایگزین کردن 

اشته فاصله د پزشک با یک ربات هوشمند پزشکی، هنوز

باشیم ولی حضور دستیاران پزشکی دیجیتالی که با 

تلفن هوشمند مورد حمایت قرار  های خود مراقبتی داده

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            10 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


 80 /طب متعاليه و پاردايم پزشكي ژرف                                                                                       همكاران        و  تابعي

http://bpums.ac.ir 

های طبی را به بیماران ارائه  توصیهگیرند و اندرزها و  می

دهند، به یک کسب و کار رایج در دنیای کنونی علم و  می

اند و این دستیاران با شتابی تند، میان  فناوری بدل شده

انسان )به عنوان پزشک( با بیمار )دارای جسم با کثرت داده 

ای گسست ایجاد  و فرایند و پدیده(، به صورت فزاینده

رع آن سینا شا فلسفة پزشکی اسلامی که ابنکنند؛ اماّ  می

ای سامان یافته است که نه تنها موجب  بوده است به گونه

شود بلکه در ایجاد اتحاد و پیوند جاویدان  این گسست نمی

میان پزشک و بیمار برای شناخت تن آدمی و برگرداندن 

کند.  تعادل در نظم برآشفته شده بر اثر بیماری، تلاش می

ختار فلسفة طب اسلامی در هیئت طب متعالیه، زیرا در سا

نه تنها برای شناخت حکمت بدن و یافتن سلسله علت و 

ی سازی ژرف و یادگیر معلول سلامت و بیماری با فنوتیپ

های هوشمند در فرایند یادگیری  ژرف به مدد ماشین

که شود بل ها اصرار ورزیده می ماشین و ترسیم الگوریتم

سیر صعودی نفس نیز استفاده  مجموعة این دانش برای

شود زیرا این نفس است که از یک سو نظر به بدن یعنی  می

وکاو در تن آدمی و  های حاصل از کند هد به عالم ماده )دا

منظم یافته با هوش مصنوعی( دارد بلکه از سوی دیگر نظر 

به مجردات دارد و این راه صعودی را از ماده از راه کسب 

دهدتا به آن خیری  علومات انجام میمجهولات به وسیلة م

یت برده و به عنایت و کیف  که در کل هستی فیضان دارد پی

سان بتواند به عالم مجردات که از  آن واقف شود و بدین

شدت و قوت و کمال به مراتب بالاتر از عالم مادی 

برخوردار است، نظر نماید و به واجب الوجودی برسد که 

( و در 19در آن عارض نیست ) گونه کثرتی و تغییری هیچ

این مسیر است که به کشف حقیقت و یا نیل و ادراک 

زیبایی خواهد رسید و در طی این سفر است که به چنان 

شود  ترشود که هر قدر اتصالش به بدن کم یشوقی دچار م

تر گردیده و به سوی کمال بیشتر سیر  بر میزان آن فزون

اندیشه در قصیدة کند. این سفر دانستگی ما را به  می

معروف سنائی، شاعر عارف پرآوزاة ایران در قرن دوازدهم 

مکن در جسم و جان منزل، که این دونست و »اندازد:  می

 آن والا/  قدم زین هر دو بیرون نه، نه آنجا باش و نه اینجا. 

که به این“ روانشناسی شفا”سینا در اثر ماندگار خود  ابن

کاوی و  های تن دادهچگونه نفس انسانی از حواس )

سازی ژرف همراه با یادگیری ژرف(  حاصله از فنوتیپ

رسد، اندیشه نموده است و  شود و به کمال می منتفع می

های مادی و  چنان از مکانیسم کشف حقیقت از یافته

ی ها کند که انگار یک خبره ماشین طبیعی صحبت می

ا ه هوشمند از چگونگی یادگیری ماشین و ترسیم الگوریتم

کند. اماّ تفاوت در آن است که  ها بحث می از ورودی

ها در حد یک ماشین هوشمند  ها و خروجی پردازش داده

کند گویی او  ماند و به فراتر از آن میل می بر جای نمی

چیزهایی را با توسل به عقل فعال مشاهده و مکاشفه کرده 

دانیم. عبارات او در اثر  است که هنوز ما نمی

که چگونه قوای حیوانی برای “ انشناسی شفارو”ماندگار 

ست آور ا کنند شگفت نفس انسانی )نفس ناطقه( کار می

ای که او خود بیان کرده  که بهتر است آن را به شیوایی

 است، در اینجا بنگریم: 

 
ذهن کلیات مفرده را از راه تجرید معانی، از ماده و  -الف

ها امر مشترک،  آنکند و میان  علائق و لواحق ماده انتزاع می
 کند و برای نفس از این متباین، عرضی، ذاتی را مراعات می

شود و این کار به معاونت  کار مبادی تصور پیدا می
 استعمال خیال و وهم است.

 

سازد  نفس مباسباتی میان این کلیات مفرده واقع می -ب
این کلیات به  مانند سلب و ایجاب، و هر تألیفی که در

اولی و بنفسه بین و آشکار باشد نفس آن  سلب یا ایجاب،
کند  گیرد و آنچه را که بنفسه آشکار نباشد ترک می را می

ای به دست آورد؛ به این معنی که آن را  تا اینکه واسطه
 کند تا برهانی بر آن اقامه نماید. قبول نمی

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            11 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  81

http://bpums.ac.ir 

 
نفس از این جزئیات مقدمات تجربی به دست  -ج

ط حس، محمولی را که آورد، از این راه که به توس می
کند، اعم از  برای موضوعی لازم حکم است حاصل می

اینکه آن حکم ایجابی، یا سلبی، یا تالی متصل، یا سلب 
العناد باشد و نسبت  اتصال، یا موجب عناد، یا مسلوب

محمول هم به این موضوع همیشگی باشد، نه اینکه 
طور تساوی یافت شود به قسمی که نفس  هگاهی یا ب

ئن شود میان طبیعت محمول و موضوع این نسبت مطم

است، و طبعاً این تالی برای این مقدم لازم است، یا 
اینکه لذاته به آن منافات دارد نه به اتفاق، و چنین 

شود که از حس و  ای برای نفس اعتمادی می تجربه
 که در فنون منطقی بیان گشته. قیاس حاصل شده، چنان

 

شدت تواتر در آن تصدیق اخباری است که برای  -د

شود پس نفس انسانی، برای تصور و تصدیق  واقع می

جوید، پس از اینکه این  این مبادی از بدن استعانت می
کند،  مبادی در آن حصول یافت به ذات خود رجوع می

تر از خود او هستند به یاری  پس اگر قوائی که پست
 شاحوالی او را مشغول سازند، البته نفس از فعل خوی

رسد و اگر این قوا نفس  ضرر می او ماند و به کار باز می
را مشغول نسازند، پس از اینکه مبادی تصور و تصدیق 

را کسب کرد، دیگر در فعل خاص خود به چیزی 
ای دیگر قوة  نیازمند نیست، مگر آنکه بخواهد دفعه

خیال آن صور را تجدید کند، و مقصود نفس هم از این 
ئی غیر از آنچه داشت از نو حاصل آن باشد که مبد کار

کند، یا اینکه به تمثیل خیال معاونت جوید که تا تمثیل 
تر شود و این کار در ابتداء امر  آن حقیقت در عقل قوی

 شود. برای نفس واقع می
اما پس از اینکه نفس به سرحد کمال رسید و نیرومند 

شد، مطلقاً به تنهایی بر کارهای خود قادر خواهد بود و 
قوای حس و خیال و دیگر قوای بدنی او را از فعل خود 

عائق نمی شود، مثل اینکه انسان گاهی به مرکوبی 
شود که به مقصدی برسد و پس از اینکه به  نیازمند می

مقصود رسید طوری اتفاق افتاد که نتوانست این مرکوب 
را رها کند، البته همین سبب موصل، بعینه برای او عائق 

 (.21)د شو و مانع می

 
 انسان کامل در برابر همدلي ژرف

ترین بخش  گونه که اشاره شد جزء سوم و مهم همان

و ایجاد پیوند میان « همدلی ژرف»پزشکی ژرف، 

کنند.  هستند که در امور بالینی کار می بیماران و افرادی

گیری کاپیتالیسم، روز به روز پزشکی  در مدرنیته و اوج

سلامت را مایة  تبدیل به صنعتی شده است که

، 2017سوداندوزی خود قرار داده است امّا در پایان سال 

این صنعت در ایالات متحدة آمریکا به بزرگترین کسب 

و کار بدل گردیده است؛ اماّ با همة پولی که به ازای هر 

شود، زمان تماس میان  فرد در بخش سلامت هزینه می

 لیلای در حال تح پزشکان و بیماران به شکل خزنده

ه بینیم که روز ب ای می رفتن است. به صورت فزاینده

ند توان روز، پزشکان و پرستاران به دلیل این که نمی

های واقعی را به بیماران ارائه دهند، دچار  مراقبت

شوند و علتّ اصلی آن است  افسردگی و فرسودگی می

که پزشکان به صورت واقعی به مراقبت از بیماران 

سوی دیگر بیماران نیز احساس پردازند و از  نمی

(. در 5آید ) میها مراقبت به عمل  کنند که از آن نمی

پزشکی ژرف که بر پایة کاربرد روزافزون هوش 

مصنوعی استوار است بر این امید دارد که با خیزش 

ها به عنوان شرکاء اطبّاء در  هوش مصنوعی و الگوریتم

دلانه اط همکار طبابت، بتوان زمان را برای برقراری ارتب

بین پزشک و بیمار فراهم نمود. این نهایت ارمغان هوش 

دهی  مصنوعی خواهد بود که ارزش زمان را برای سامان

به یک رابطة همدلانه بین پزشک و بیمار حفظ کرده و 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            12 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


 82 /طب متعاليه و پاردايم پزشكي ژرف                                                                                       همكاران        و  تابعي

http://bpums.ac.ir 

فضای اعتماد توأم با لمس انسانی را میان پزشک و بیمار 

ای که در عصر  ایجاد نماید. در حقیقت، کمبود عمده

شود این است که  ها و پزشکی امروز مشاهده می ماشین

ارتباط انسانی و همدلانة چهره به چهرة پزشک با بیمار 

گسسته شده است و طبیب در حلقة انبوهی از کارهایی 

که فناوری پزشکی به ارمغان آورده است با خود سرگرم 

ها و آزمایشات و  است مانند پرداختن به نتایج اسکن

وندة الکترونیک سلامت و چشم دوختن پرداختن به پر

 (. 5) ها تا به چشم بیماران به رایانه

از این رو در نظریة پزشکی ژرف، سپردن بسیاری از 

این کارهای فناورانه )حتی در تشخیص و درمان( به 

تواند پزشک را از قید زمان آزاد  هوش مصنوعی، می

 سازد تا او به ساختاربندی یک رابطة ژرف همدلی میان

خود با بیمار بپردازد. البته این نظریه که فاقد یک 

تواند برقراری  بینی اخلاقی و الگومند است نمی جهان

نهایت برای خلق آن ناتوان  این رابطة همدلانه را که بی

است را تضمین نماید و همدلی ژرف را نوید دهد که 

به صورت آخرین شانس برای خلق دوبارة پزشکی 

را نشان « انسان بودن»حقیقی است که در آن پزشک 

دهد. این در حالی است که در فلسفة اسلامی به  می

 های توجه کافی شده است و آموزه« انسان کامل»مقولة 

های اخلاقی است که در  اء اسلامی مشحون از آموزهاطّب

 باشند.  طبابت جاری و ساری می

توان به شکل تبلور یافته در  را می« انسان کامل»نظریة 

مشاهده نمود. او « فتوحات مکیه»آثار ابن عربی نظیر 

نخستین کسی است که در عرفان اسلامی از اصطلاح 

 شناسی ر انساناستفاده کرده است. محو« انسان الکامل»

ترین وجود در  عربی این گونه است که انسان، کامل ابن

میان موجودات جهان است و چون صورت خدا است، 

عصارة جهان و روح کامل هستی است. انسان صورت 

اش برتر از حد  حق و آینة صفات الهی است و مرتبه

امکان و بالاتر از مقام خلق است و میان وجوب و امکان 

عربی، حکمت الهی را به کلمة آدمی  ابن قرار دارد.

دهد و از این رو جامع جمیع مراتب عالم  تخصیص می

سان  بیند و بدین و قابل ظهور اسمای الهی و آینة حق می

انسان را جهان کوچک )عالم صغیر( در برابر عالم کبیر 

انگارد و از آنجا که روح انسان منشاء الهی دارد و  می

ست، در همة کیفیات روحانی مانند خداوند در آن دمیده ا

 (.22 و 17نور است و لطافت، آگاهی و وحدت دارد )

است که در « انسان کامل»مکمل بشری آموزة آفرینش 

او کمال حقیقت انسانیت تحقق یافته و از طریق او 

 انجامد. کثرت به وحدت می

در این دیدگاه، انسان فقط یک ماشین زیستی و 

های  توان آن را با پژوهششناختی نیست که ب روان

علمی شناخت؛ از این رو شاید پسندیده است از دیدگاه 

طبیعت گرایانة دانشمندانی همچون لاک، هیوم، پوپر و 

تر  کوهن، دور گردیده و به دیدگاه غیر طبیعت گرایانه

 ای تری از انسان چنگ اندازیم که در فلسفة قاره و عام

(continental philosophy)  نهفته است و نام

فیلسوفانی همچون کی یرکگارد، هایدگر، سارتر و 

شناسی،  کند و به مباحث وجود هابرماس را تداعی می

ردازد. پ تأویل( می پدیدارشناسی و هرمنوتیک )به معنی

دغدغة این فیلسوفان تأمل فلسفی و نه مشاهدة حسی 

از وجود انسان است و بر همین قیاس، به شناخت و 

فات ذاتی انسان که با تحقیقات تجربی تعیین ص

پذیر نیست و بلکه با تأمل فلسفی و هرمنوتیکی  امکان

(. با تمام 23ورزند ) باشد، مبادرت می توأم می

ا انجام گر هایی که از سوی این فلاسفة غیرطبیعت تلاش

ها چندان  های آن رسد که اندیشه شده است به نظر می

ی ندارد و این در در فلسفة پزشکی ژرف مدرن بازتاب

صورتی است که همیشه طبیب اسلامی با شناختی 

فلسفی از طبیعت و تن آدمی به آزادسازی نیروها و 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            13 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  83

http://bpums.ac.ir 

قوای نهفته در نفس خود برای شناخت بیماری و درمان 

کرده است  سه گانة روح، نفس و جسم بیمار اقدام می

وف های فیلس و بر پایة همین نگرش بوده است که آموزه

سینا در کتاب ششم  ان اسلامی یعنی ابنمشایی جه

توحات عربی در الف ابن« انسان کامل»طبیعیات شفا نظریة 

آمیزد و خود را در حکمت متعالیه  اش در هم می المکّیّه

( چنانچه میل 24دهد ) صدرالمتألهین شیرازی نشان می

بر این باشد که بازتابی از حکمت متعاله را در طب 

شان دهیم و آن را با تفکر تحت عنوان طب متعاله ن

سینایی آغاز نماییم باید آن را  شناسی ابن مند نقش نظام

ا طبیب اسلامی ب –این گونه سامان دهیم که فیلسوف 

مند تجربه، به کاوش در  مشاهده آزمایش و طرح نظام

ها و سلسله  ها، شبکه ورزد و پدیده تن آدمی اهتمام می

نگر در قالب  جامعروابط علت و معلولی را در یک نگاه 

و  کشد مند به تصویر می های نظام ای از شبکه شبکه

سپس با سیر در ناسوت و معلومات، به سفر اول دست 

زند و با تعقل و استدلال به سوی شناخت حق  می

شود و با شهود و اشراقی عقلانی در وجود  رهسپار می

کند و تا حد مشروب شدن از سرچشمة  حق سیر می

در  انتها بدل شدن به انسانی که تا حد بیعقل فعال و 

ذات خود صفات الهی را پرورش داده است تا آینة تمام 

گردد، بیماری که فقط  عیار او باشد، به بیمار باز می

جسم و یک ارگانیسم زنده نیست بلکه ترکیبی از جسم، 

نفس و روح است که برای درمان او فقط به تنظیم قوای 

 زورزد بلکه ا ناسانه اهتمام نمیش شناسانه و روان زیست

یابد و بیمار در نظر او  نفس و روح او نیز آگاهی می

یابد که به کسب معرفت  همچون عالم صغیری نمود می

پردازد و  تنی، فلسفی و متافیزیکی می شناختی، روان تن

به همدردی « انسان کامل»در طیّ این شناخت چون یک 

اند ا روح و نفس او بتوکند تا با تماس ب با او مبادرت می

نفس عالیة خود را که مشحون از صفات الهی است، در 

او بدمد تا بیمار بتواند از استعداد طبیعی و قدرت نفس 

و ذهن و نیروی ایمان او برای غلبه بر اختلالات فیزیکی 

های  و عملکردهای به آشوب کشیده در شبکه

 –شناختی استفاده کند و این سفر سوم طبیب  زیست

کند و  پزشک است که او چنان در این سفر سیر می

ورزد تا آمادة سفر چهارم شود. در اینجا است  اشتیاق می

ر بندی عقل از نظ سینا که در تقسیم بینیم ابن که می

کرده است مانند افلاطونیان و  مشائیان پیروی می

د شود که در صد اشراقیان متأخرتر، پزشکی روحانی می

خواهد آن را از وضع رقت  د و میدرمان نفس بر می آی

(. این همان سیمای 17بار زمینی و خاکی نجات دهد )

سینا است که هانری کربن و سید حسن نصر  اشراقی ابن

ای  اند یعنی سیمای فلسفة اشراقی آن را اشکار نموده

« الخواص»سینا فقط برای  )الحکمه المشرقیّه( که ابن

و هم شرقی که  کرد و حکمتی بود هم اشراقی لحاظ می

یک قرن و نیم بعد در نهایت بواسطة تلاش استاد مکتب 

الدین سهروردی، بنیان گذاشته شد  اشراق، شیخ شهاب

فیلسوف )حکیم( اسلامی در این شمایل  –(. طبیب 14)

از فراز دانش اکتسابی که از علوم پایه تا بالینی را شامل 

ی در کشود و هم آمیخته با تجربة معرفتی سیر و سلو می

باشد با درک بیماری فرد )نه به عنوان  عالم ملکوت می

یک ماشین زیستی( بلکه برآمده از روایت بالینی او یک 

جهان زیست را با بیمار به اشتراک خواهد گذاشت که 

باشد برای برپایی یک جهان مشترک معنایی  بنیانی می

که برای اجرا و روند درمان در مقیاسی فراتر از تن که 

د و باش گیرد، ضروری می و نفس بیمار را در برمیروح 

رد کارک»گر تن که  سان طبیب نه به عنوان درمان بدین

 ای را فقط خواهد داشت بلکه به عنوان قوه« ای معالجه

را از خود نمایش خواهد « کارکرد شفابخشی»که یک 

کند؛ در یک حقیقت، با همدردی به سبک  داد، ظهور می

یک رابطة شفابخشی شکل  و سیاق طبیب اسلامی،

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            14 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


 84 /طب متعاليه و پاردايم پزشكي ژرف                                                                                       همكاران        و  تابعي

http://bpums.ac.ir 

گیرد. زیرا در فلسفة پزشکی همیشه بشر در دنبال آن  می

، پزشک و بیمار «چهره به چهره»بوده است که در رابطة 

بتوانند زمان و مکان مشترکی را برای درک مشترک به 

اشتراک بگذارند بدان معنا که در این رابطة شفابخشی 

 قرار دارد بدن دیگری در محدودة دسترسی واقعی من»

(. در 25« )و بدن من نیز در محدودة دسترسی وی

ریزی این رابطة همدردانه ژرف است که هدف از  طرح

های کالبد  پزشکی بدواً فهم و رسیدگی به آسیب

های پاتوفیزیولوژیکی به صورت  شناختی و اغتشاش

عینی، نخواهد بود و در این رابطة شفابخشی بر تجربة 

س او از بیماری تمرکز کسی که ناخوش است و ح

 گردد تا بر خود فرآیند مریضی. می

شود  ها شنیده می هم اکنون در جهان مدرن این زمزمه

که معنای بیماری که یکپارچگی بنیادین بین بدن و 

طة بایست در یک راب کند می خویشتن بیمار را مختل می

ای دیگر نگریسته شود و هدف پزشک  همدلانه به گونه

فقط حفظ بدن و زندگی بیولوژیک نباشد بلکه بتواند با 

 «صدای جهان زیست»زمان بیمار به اشتراک در فضا و 

که نگرش طبیعی بیمار به زندگی روزمره را در متن 

کند به جای صدای پزشکی )که  زندگی بازنمایی می

نماید(،  علمی پزشکی را نمایان می -فرضیات فنی

گوش فرا دهد تا بتواند همچون یک معتمد، ناصح و 

 ایدحَکَم برای بیمار نقش ایفا کند تا وی را قادر نم

ها و ساز و  را روشن سازد و تصمیموضعیت خودر 

کارهای مناسب را عملی نماید؛ هر چند ممکن است 

توسط نقصان فیزیکی، آزادی عمل او شدیداً محدود 

مار تواند و باید به بی شده باشد. با وجود این، پزشک می

کمک کند تا به بهترین شیوه ممکن زندگانی را زیست 

(. برای 25« )خوب زندگی کند»کند و به رغم بیماری 

ایة پ برقراری چنین رابطه فراتن شناختی، طب اسلامی بر

فلسفة غنی خود برای انسان پسامدرن گرفتار در تنهایی، 

نمودهای بسیاری را برای عرضه دارد؛ زیرا این حکیم 

اسلامی است که در سفر چهارم خود در پی دمیدن روح 

مأوای یک روح خود در بدن بیماری است که مسکن و 

نماید حضور روح خود را در  است و حکیم تلاش می

ساحت فیزیکی بیمار تجربه نماید و سفرة رابطة 

ای که در فطرت در آفرینش با او توأم بوده  همدلانه

است را بگستراند؛ زیرا انطباق بین انسان و جهان در 

ن بی« همدمی»خلقت، مبتنی بر یک هماهنگی درونی و 

است و این همدمی بین انسان و جهان بر آن دو استوار 

های عالم ساری است، نهاده  پایة عشقی که در شریان

 (.10شده است )

از آنجا که در فلسفة اسلامی، عالم برون در همة سلسله 

مراتب جهان کبیر نیز واجد روح و نفس است، پزشکان 

موجود میان همة « مهر و همدردی» مسلمان همچنین از 

کنش و واکنش میان یک آفریده و مراتب هستی و 

(. بدین گونه، نفس 23اند ) آفریدة دیگر کاملاً آگاه بوده

فا شود و به تعبیر عر انسان، آینة تمام نمای عالم برون می

 جام جهان نما.
 

 تضاد منافع

 هیچ گونه تعارض منافع توسط نویسندگان بیان 

نشده است.

References: __________________________________________________________ 
 

1.Nabipour I, Assadi M. The Future Medicine, 

Systems Medicine, P4 Medicine. Bushehr: 

Bushehr University Of Medical Sciences Press, 

2015, 2. (Persian) 

2.Hood L, Balling R, Auffray C. Revolutionizing 

Medicine In The 21th Century Through 

Systems Approaches. Biotechnol J 2012; 7(8): 

992-1001. 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            15 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


  1399/ فروردين و ارديبهشت 1/ طب جنوب                                                                        سال بيست و سوم/ شماره  85

http://bpums.ac.ir 

3.Nabipour I, Assadi M. Precision Medicine, An 

Approach For Development Of The Future 

Medicine Technologies. Iran South Med J 

2016; 19(1): 167-84. 

4.Nabipour I. The Precision Medicine. Bushehr: 

Bushehr University Of Medical Sciences Press, 

2017, 9-48. (Persian) 

5.Topol E. Deep Medicine. Translated By Iraj 

Nabipour. Bushehr : Bushehr University Of 

Medical Sciences Press, 2019, 28, 222. 

(Persian) 

6.Schwartz WB. Medicine And The Computer- The 

Promise And Problems Of Change. N Engl J Med 

1970; 283(23): 1257-640. 

7.Rajkomar A, Dean J, Kohane I. Machine 

Learning In Medicine. New Engl J Med 2019; 

380(14): 1347-58. 

8.Rezaei M, Beheshti SA, Tabei SZ. The Theory 

Of Transcendental Medicine. Iran J Cult Health 

Promo 2018; 2(1): 126-38. (Persian) 

9.Nabipour I. The Medical Report Card Of Islamic 

Civilization. Bushehr: Bushehr University Of 

Medical Sciences Press, 1997, 2. (Persian) 

10.Nasr SH. Conceptions Of Nature In Islamic 

Thought. Tehran: Kharazmi Publication, 1981, 

20, 40, 357. (Persian) 

11.Nasr SH. Encounter Of Man And Nature, The 

Spiritual Crisis In Modern Man. Translated By 

Abdolrahim Gavahi. Tehran: Distributing 

Office Of Islamic Culture, 2005, 22. (Persian) 

12.Nasr SH. Religion And The Order Of Nature. 

Translated By Inshaallah Rahmati. Tehran: 

Nashreney, 2007, 345, 346. (Persian) 

13.Iqbal M. The Development Of Philosophy In 

Iran. Translated By Aryanpour AH. Tehran: 

Negah Publication, 2002, 50. (Persian) 

14.Nasr SH. The Islamic Intellectual Tradition In 

Persia. Translated By Saeeid Dehghani. Tehran: 

Ghasidehsera, 2005, 153, 156. (Persian) 

15.Corbin H. Iranian Philosophy And 

Comparative Philosophy. Translated By Javad 

Tabatabaei. Tehran: Tus Publication, 1991, 

153. (Persian) 

16.Shakori A. The Ibn-Sina’s Political 

Philosophy. Aghle Sorgh Publication, 2006, 

287, 289. (Persian) 

17.Nasr SH. Three Muslim Sages. Translated By 

Ahmad Aram. The Scientific And Cultural 

Publication Company, 2004, 41, 115. (Persian) 

18.Mojtabavi SJ, The  Essence Of Soul In The 

Ibn-Sina’s Works. The Ibn-Sina’s Millennium 

Proceedings. Unesco N. 43. 1981, 48. (Persian) 

19.Khansari M. The Literacy Of Soul In The  

Ibn-Sina’s Works. The Ibn-Sina’s Millennium 

Proceedings. Unesco N. 43. 1981, 67-81. 

(Persian) 

20.Aram A. Science In Islam. Tehran: Sorush 

Publication, 1988, 168. (Persian) 

21.Ibn-Sina. The Psychology Of Shafa. 

Translated By Akbar Danasersht. Tehran: 

Amirkabir Publication, 1985, 231. (Persian) 

22.Hajebrahimi T. God, Universe And Man In 

The Thoughts Of Philo And Ibn Arabi. The 

Scientific And Cultural Publication Company, 

2014, 127. (Persian) 

23.Wulff HR, Pedersen SA, Rosenberg R. 

Philosophy Of Medicine: An Introduction. 

Translated By Homayoun Moslehei. Tehran: 

Tarhehnow Press, 2002, 172. (Persian) 

24.Nasr SH. Sadr Ad-Din Shirazi And His 

Transcendent Theosophy. Translated By Hossein 

Sozanchi. The Publication And Research Office 

Of Sorevardi, 2004, 107. (Persian) 

25.Kay TS. The Meeting Of Illness: A 

Phenomenological Account Of The Different 

Perspectives Of Physician And Patient. Translated 

By Mohammadreza Aghlaghimanesh. Tehran: 

Farhameh, 2019, 206, 214. (Persian) 

 

  

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

                            16 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html


Iran South Med J 2020; 23(1): 70-86 

Website: http://bpums.ac.ir 

Journal Address: http://ismj.bpums.ac.ir 

Original Article 
 

 

Transcendent Medicine and Deep Medicine 

Paradigm 

 

SZ. Tabei (MD)
1*, I. Nabipour (MD) 

2,3 

 
1 Medical Ethics Group, The Academy of Medical Sciences of the I.R. Iran 
2 The Persian Gulf Marine Biotechnology Research Center, The Persian Gulf Biomedical Research Institute, 

Bushehr University of Medical Sciences 
3 Future Studies Group, The Academy of Medical Sciences of the I.R. Iran 

 

 

(Received 1 Dec, 2019 Accepted 9 Mar, 2020) 
 

Abstract 

Background: Very recently, Eric Topol, a physician-scientist, introduced his “deep medicine” theory in 

2019. This theory has been originated from the last two decades advancements of systems medicine and 

digital medicine, science and technology convergence in biological fields and formation of the precision 

medicine. The transcendent medicine theory that has been derived from Sadr ad-Din Shirazi’s transcendent 

theosophy looks to medicine with a holistic view. 

Materials and Methods: In extension of the theory of Transcendent medicine, we discussed paradigm shift 

in medicine with deep medicine theory and its three components were challenged via the viewpoints of 

transcendent medicine. 

Results: The body theosophy which has been derived from the transcendent medicine theory is the 

counterpart of “deep phenotyping” component of deep medicine. The speculative reason of Ibn-Sins’s 

science of soul which has been projected in transcendent medicine theory could be compare with “deep 

learning” component of deep medicine theory. With extraction of Ibn-Arabi’s concept of perfect man and 

its integration with transcendent medicine, the advanced model this theory could present “deep empathy”, 

the third component of deep medicine. 

Conclusion: The transcendent medicine theory expresses all three components of deep medicine in a unique 

form. Hence, this theory could be used as a tool in the paradigm shift of modern medicine. 

 

 

 

Keywords: Deep medicine, Transcendent medicine, Ibn-Arabi, Sadr ad-Din Shirazi, Ibn-Sina 

 

 
©Iran South Med J.All right sreserved 

 

Cite this article as: Tabei SZ, Nabipour I. Transcendent Medicine and Deep Medicine Paradigm. Iran South Med J 2020; 23(1): 70-86 
 

Copyright © 2020 Tabei, et al. This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-noncommercial 4.0 International License which 

permits copy and redistribute the material just in noncommercial usages, provided the original work is properly cited. 
 
 

 

 
 

 

 

 
 

*Address for correspondence: Medical Ethics Group, The Academy of Medical Sciences of the I.R. Iran. Email: ethics@sums.ac.ir  

*ORCID: 0000-0002-9032-7386 

 [
 D

O
I:

 1
0.

52
54

7/
is

m
j.2

3.
1.

70
 ]

 
 [

 D
ow

nl
oa

de
d 

fr
om

 is
m

j.b
pu

m
s.

ac
.ir

 o
n 

20
26

-0
2-

06
 ]

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

                            17 / 17

http://bpums.ac.ir/
http://ismj.bpums.ac.ir/
https://orcid.org/0000-0002-9032-7386
http://dx.doi.org/10.52547/ismj.23.1.70
http://ismj.bpums.ac.ir/article-1-1244-en.html
http://www.tcpdf.org

